
1 
 

Am Ende bleiben die Zedern von Pierre Jarawan  

Seitenverweise: Piper Taschenbuch 2019 

 

Der folgende Text stammt aus der Feder von Dirk Walter, ehemaliger Deutschlehrer, 

Landesfachberater und Landesfachvorsitzender im Saarland. Im letzten Jahr hat er 

erstmals einen Podcast zu einem der nominierten Bücher des Euregio-Schüler-

Literaturpreises verfasst. Aufgrund der durchweg positiven Rückmeldungen hat er 

sich dieses Jahr alle sechs nominierten Romane vorgenommen und gibt im Folgenden 

Ideen und Anregungen für die Buchbesprechungen mit den Schülerinnen und 

Schülern. 

 

Hallo liebe Kolleginnen und Kollegen, 

Sie werden beim Lesen bemerkt haben, dass jeweils mehrere Bücher verwandte 

Themen behandeln. Aus diesem Grund habe ich mich entschieden, nacheinander 

themenverwandte Texte in den Blick zu nehmen und (auch) vergleichende 

Betrachtungen anzustellen. 

Eines vorab noch: Ich bitte Sie um Verständnis, wenn ich dabei auch mit meiner 

eigenen Wertung nicht hinter dem Berg halte, denn ich antworte auf belletristische 

Texte wie jeder Leser positiven oder negativen Eindrücken, also nicht nur als neutraler 

Sachwalter. Dass ich damit bestenfalls eine Diskussionsgrundlage oder Denkanstöße 

liefern will, versteht sich von selbst. Die wirkliche wertende Jury sind Ihre 

Schülerinnen und Schüler.  

Die ersten beiden Podcasts gelten den Romanen „Am Ende bleiben die Zedern“ 

von Pierre Jarawan (Piper Vlg., Tb.) und „Zwei Brüder“ von Mahir Guven. Beide 

Bücher behandeln das Schicksal von Migrantensöhnen und in beiden haben wir die 

Ich-Erzählperspektive. Darüber hinaus gibt es noch weitere Gemeinsamkeiten, auf die 

ich aber erst später eingehen möchte. 

Zunächst zu Jarawans „Zedern“_Roman: 

Der Autor ist unter anderem bekannt als Poetry Slammer (2012 wurde er 

internationaler deutschsprachiger Meister in Heidelberg). Poetry Slam ist eine 

literarische Vortragskunst, deren eher kurze Texte oft von Gags und witzigen 

Wortkaskaden bzw.Wortspielen leben und die eine gewisse Sprachverliebtheit 



2 
 

verraten. Auch in seinem auf youtube anschaubaren Beitrag von 2012 

(https://www.youtube.com/watch?v=mYqG6wp__Ng) thematisiert Jarawan seine 

Faszination für die Sprache von Kindesbeinen an; in seinem Fall für die deutsche, denn 

obwohl er einen Migrationshintergrund besitzt, lebt er mit seinen Eltern seit dem Alter 

von drei Jahren in Deutschland. Auch der „Zedern“-Roman verrät die Sprachfertigkeit 

seines Autors, doch haben wir es hier mit allem anderen zu tun als einem zum Buch 

aufgeblähten Poetry-Slam-Text. Dies nur als Hintergrundinformation, die sich je nach 

Verlauf der Besprechung als sinnvoll erweisen mag. 

Beginnen könnte man meines Erachtens mit der Frage nach dem (deutschen) 

Titel „Am Ende bleiben die Zedern“. Selbst wenn man das Buch noch nicht gelesen 

hat, deutet die Formulierung auf ein Fazit hin, das Ausschließlichkeit suggeriert. Alles 

andere wirkt den Zedern gegenüber vergänglich, zumindest unbeständig, die 

immanente Aussage lässt vielleicht auch eine mitschwebende Schwermut oder 

Resignation erahnen. Und da Romane in der Regel Menschen und die von ihnen 

ausgelösten Ereignisse zum Gegenstand haben, geht es wohl um die Unbeständigkeit 

von allem in der Handlung dargestellten Menschlichen. 

Logischerweise wird dieses Fazit erst nach Ablauf aller Ereignisse auf der letzten 

Seite gezogen, von Samir, dem Ich-Erzähler, der am Fuße einer Zeder sitzt und seiner 

künftigen Frau vom Abschluss seiner Reise schreibt. Hier kann man dann auch 

erkennen, dass es weniger Schwermut ist, die solches Resümee ausdrückt, als vielmehr 

eine zart-wehmütige Lebenserfahrung.  

Und wenn Schüler wissen, wo im Buch sich dieser Titel also wörtlich 

wiederfindet, haben wir sozusagen nebenbei schon einen Hinweis auf die 

Inhaltskenntnis (außer man hat es mit einigen Cleveren zu tun, die von Büchern zuerst 

oder nur Anfang- und Endteil lesen). Von hier aus kann man jedenfalls rückblickend 

schauen, was alles an Ereignissen zu Samirs Fazit geführt hat. Bis er dazu in der Lage 

ist, hat unser Protagonist viele Stationen hinter sich gebracht. 

Das erste Kapitel, genauer: der Prolog ist dabei ein zeitlicher Vorgriff auf die 

Erlebnisse während der Libanonreise. Man kann hier zeigen, dass er zumindest drei 

vorausweisende Funktionen erfüllt: zum einen gleich im ersten Satz Samirs 

Berauschtheit von der Schönheit Beiruts („diese funkelnde Schönheit, ein Diadem aus 

flirrenden Lichtern“,  S.11),  zum zweiten der dramatische Spannungseffekt, der 

Neugier auf die Hintergründe weckt („Doch jetzt steckt mir dieses Messer zwischen 

den Rippen“, ebda), zum dritten der Hinweis auf die Suche nach einem Menschen. Just 

https://www.youtube.com/watch?v=mYqG6wp__Ng


3 
 

der letzte Satz des Prologs lautet: „Dann unternimmst du einen letzten Versuch, ihn 

doch noch aufzuspüren“ (S.12) – auch hier natürlich der Neugier weckende Effekt: Wer 

ist er, der Gesuchte? 

Dass es sich um Samirs Vater handelt, ist freilich leicht zu lösen, spricht doch schon 

der Klappentext auf der Rückseite davon. Allerdings knüpft sich daran die Folgefrage: 

Wie wird diese Suche ablaufen und wird sie erfolgreich enden? Damit besitzt der 

Roman eine Art Krimispannung, auf die auch bewusst motivisch Bezug 

genommen wird. Dazu später noch ein paar Gedanken. 

Der Vater, der diese Suche auslöst, scheint ein besonderer Mensch zu sein. Das 

verdeutlichen die auf den Prolog folgenden ersten Kapitel bis zu seiner überstürzten, 

heimlichen Flucht, seinem Verschwinden aus Deutschland.  

Brahim El-Hourani, so sein Name (der sich später als tarnungsweise angenommen 

erweisen wird), ist ein wahrer Menschenfreund, um nicht zu sagen Menschenmagnet 

oder Menschenflüsterer, der überall auf Sympathie stößt. Das liegt an seiner stets 

freundlich-umgänglichen Art, seiner Bereitschaft auch den unangenehmsten 

Situationen Positives abzugewinnen. In der bedrückenden Enge der zum Auffanglager 

für Asylbewerber umfunktionierten Turnhalle heitert er alle mit seiner tröstenden 

Fantasie auf. Als Geschichtenerzähler, der die Halle etwa zum Raumschiff umdichtet, 

das auf dem Weg zum Planeten Amal (arabisch für Hoffnung) ist, wird er rasch zum 

Mittelpunkt erst der Kinder, dann auch der Erwachsenen. Für Samir ist der Vater ein 

„Lebenskünstler“ (S.34), dessen „Fähigkeit der Realität zu entfliehen“ (S.38) er 

bewundert. 

Nach dem schließlich erreichten Umzug (1992) in ein etwas marodes Haus vermag 

dieser Quell der Lebensfreude dann auch sofort das Anbringen der Satellitenschüssel 

zum Anlass eines kleinen Festessens zu machen, an dem spontan alle noch 

unbekannten Nachbarn in der Straße teilnehmen und etwas beisteuern. 

Samir, zu diesem Zeitpunkt etwa 7 Jahre alt, vergöttert den liebevollen Vater, der ihn 

mit seinen Geschichten vom kauzigen Libanesen Abu Youssef und seinem 

sprechenden Dromedar Amir fasziniert und ihm mit seinen Erzählungen von der 

Schönheit des Libanon und dem Zauber seiner sagenhaften, schon aus der Bibel 

bekannten Zedern eine Sehnsucht eingeimpft hat, die man als Heimweh bezeichnen 

kann, obwohl der Junge doch in Deutschland geboren wurde: 



4 
 

Ich wollte endlich dazugehören. Nicht mehr nur der in Deutschland 

geborene Sohn libanesischer Eltern sein. Ich wollte den Libanon sehen, 

wollte dort leben, umgeben von Menschen, die jedes ihrer Worte mit 

impulsiven, weitschweifigen Gesten untermalten, die mit den Fingern aßen 

(…), die diese wundervolle Sprache sprachen. (S. 76) 

So ist in ihm schon eine Art Libanonsucht entstanden. Samir wird später im Buch 

darauf bezogen sagen: „Ist man einmal süchtig, bleibt man es sein ganzes Leben.“ 

(S.347)   

Verstärkt wurde dies noch durch die letzte Geschichte, die Brahim seinem Sohn 

unmittelbar vor seiner Flucht erzählt und die die triumphale Rückkehr des Helden Abu 

Youssef nach Beirut schildert, bei der er sich mit Frau und Sohn auf dem Balkon der 

begeisterten Menge zeigt (S.93ff) und ein Feuerwerk die Szenerie malerisch erhellt und 

verklärt. Es ist die letzte Geschichte im doppelten Sinne, denn der Vater verschwindet 

danach spurlos. Vorausgegangen waren ein Ehestreit über ein Dia, das ihn als jungen 

Mann zeigt, und ein offensichtlich verstörendes Telefonat. 

Berücksichtigt man diese Ausgangssituation, dann wirkt es für uns Leser durchaus 

überzeugend, dass Samir mit unglaublicher Besessenheit in den folgenden Jahren die 

Geschichte des vom Bürgerkrieg zerrissenen Libanon studiert und schließlich 

aufbricht, besonders um den wohl dorthin verschwundenen Vater zu suchen. Man ist 

umso mehr gewillt, diesem Weg zu folgen, als der Autor Jarawan es versteht, 

ungemein plastisch und lebendig die Kindheitsphase im Anfangsteil des 

Buches zu schildern. Und das ist bereits zu Beginn ein deutlicher Unterschied zum 

dem, was man literarisch unter Poetry Slam-Dichtung versteht, von der der Autor, wie 

oben gesagt, ja herkommt. Liebe Kolleginnen und Kollegen, sicher verallgemeinere ich 

da meinen Leseeindruck, aber vielleicht ging es Ihnen beim Lesen ja ähnlich und 

möglicherweise auch Ihren Schülern. Zumindest, meine ich, könnte man den ersten 

Teil des Romans bis zur Flucht des Vaters unter diesem Aspekt diskutieren. 

Mit dem Verschwinden Brahims ist Großkapitel I des Buches beendet (bis 

S.99, wenn man davon absieht, dass noch die vergebliche Suche nach ihm in 

Deutschland im folgenden Großkapitel auf den Seiten 115-117 thematisiert wird). 

Insgesamt ändert sich ab hier die Erzählstruktur, denn von nun an wechseln sich 

die Libanonkapitel mit Samirs Suche vor Ort und die Deutschlandkapitel, die die 

weitere Entwicklung des Jungen von 1992 bis 2011 thematisieren, ab. Und hierbei 

wechselt auch das Erzähltempus: Während die Deutschlandkapitel im 



5 
 

Präteritum wiedergegeben werden, stehen die Libanonkapitel im Präsens. Man 

kann mit den Schülern diesen Unterschied, der ihnen möglicherweise gar nicht auffiel, 

besprechen. Wenn das Präsens der Vergegenwärtigung dem Libanon vorbehalten 

bleibt, dann ist das auch ein Zeichen, dass Samir sich dort erst „gegenwärtig“ fühlt: auf 

Vatersuche in der Wunschheimat. 

Die Deutschlandkapitel zeigen demgegenüber einen Jungen in der permanenten Krise 

oder anders gesagt: die Geschichte einer Nicht-Integration. 

Das Trauma des Vaterverlusts führt erst dazu, dass Samir unter Albträumen leidet 

(S.118) und Bettnässer wird (S.119). An der Schullaufbahn hat er dann immer weniger 

Interesse, ebenso wenig wie an einer Mitgliedschaft im Fußballverein, er will auch kein 

Instrument lernen und lebt weitgehend als Außenseiter unter den gleichaltrigen 

Jugendlichen (S.127ff). Selbst die Kontaktversuche über die Mitschülerin Laura 

Schwartz misslingen. Bei deren Geburtstagsfeier fühlt er sich letztlich doch nur als der 

Vaterlose geoutet und bloßgestellt (S.132ff). 

Man geht freilich fehl, nur den Verlust des Vaters als Grund anzusehen. In Gegenteil, 

die vorherige Geborgenheit in der väterlichen Welt hat bei ihm von Anfang an kein 

Bedürfnis nach deutscher Integration entstehen lassen: 

„Ich konnte nicht mitreden, und solange Vater dagewesen war, wollte ich 

das auch gar nicht. Es hatte für mich nie einen Grund gegeben, an die Welt 

außerhalb unserer Straße zu denken, wo ich für mein Empfinden alles hatte, 

was es zum Glücklichsein brauchte: Wärme, Vertrautheit und 

Abwechslung.“ (S.127) 

Schon ganz zu Anfang bei dem spontanen Straßenfest ist davon die Rede: 

„Es war verrückt. Es war traumhaft. In diesem Moment deutete nichts 

darauf hin, dass wir in Deutschland lebten.“ (S.19)  

Wenn Samir demzufolge über den Umzug 1992 sagt:  

 

„Meine Freude, das Gefühl, angekommen zu sein. Hier war unser Platz, 

unser Zuhause.“ (S.20),  

 

dann meint das nicht Deutschland als neue Heimat, sondern Leben im arabisch 

geprägten Parallelweltidyll. 

 

 



6 
 

Folgerichtig zerstreitet er sich mit der Mutter auch über die Annahme der deutschen 

Staatsbürgerschaft, stellt in Frage, ob Vater Brahim das gewollt hätte (S.179; und 183: 

„Und Vater? Hast du auch an ihn gedacht, als er von dir verraten wurde, indem du uns 

zu Deutschen gemacht hast?“). Als die Mutter kurz danach an einem Aneurysma stirbt, 

weil Samirs Weigerung, auf die kleine Schwester aufzupassen, sie zwingt, den 

Kernspintermin abzusagen, leidet er unter der Schuld (S.186), gibt sie dann aber 

letztlich an den geflohenen Vater weiter. So wandelt sich das Vaterbild tendenziell ins 

Negative (S.190f), was aber nichts an dem Entschluss, ihn zu suchen, und an der damit 

verbundenen Libanonsucht ändert. 

Halten wir an dieser Stelle einen Moment inne, um uns klar zu machen, dass mit dem 

Reden über den Roman, möglicherweise von Seiten der Schüler, das Thema 

Integration in Deutschland allgemein zur Sprache kommen wird. Deshalb ist 

festzuhalten: Das ist kein Roman über die Chancenlosigkeit eines 

Migrantenkindes, in der deutschen Gesellschaft einen Platz und eine neue 

Heimat zu finden. Auch wenn sich gelegentlich kritische Anmerkungen zur 

hierzulande auch antreffbaren feindlichen Einstellung gegen Asylbewerber finden 

(etwa S.203 oder 307f), während andererseits etwa zum Problem krimineller 

Libanesenclans kein Wort verloren wird, so liegt das Gewicht doch auf der 

unbändigen Faszination der Seelenheimat Libanon.  

Und es ist Samirs Jugendfreundin Yasmin, die den Gegenpol im Roman 

verkörpert. Sie studiert und wird Psychotherapeutin, und ihr Motto lautet: „Ich habe 

dort nichts.“ Und: „Unsere Heimat ist hier.“ (S.346)  

Wenn Yasmin folglich eine Abschlussarbeit über „Trauma und Identität“ von 

Flüchtlingskindern schreibt, dann lässt sich das eher auf Samir als auf sie beziehen 

(S.304 und 307f). Denn der denkt noch nach seiner Ankunft im Libanon: „Das hier ist 

Heimat. Hier sind meine Wurzeln.“ (S.106) 

So bietet der Roman natürlich auch interessante Anknüpfungspunkte zur Frage: Was 

ist Heimat?, über die sich mit den Schülerinnen und Schülern sprechen ließe. 

Was den weiteren Werdegang Samirs in Deutschland anbelangt, so bleibt festzuhalten, 

dass er nach mäßigem (ihn ohnehin nicht interessierendem) Mittlere-Reife-Abschluss 

in einer Bibliothek arbeitet. Dort nutzt er die Zeit vor allem, um Informationen über 

den Libanon zu sammeln. Da er die Artikel entwendet, wird er gefeuert und jobbt 



7 
 

anschließend in einem Fotokopierladen, wo ihm Yasmin wiederbegegnet. Zwischen 

beiden entwickelt sich nun ein Liebesverhältnis mit Heiratsplan. Doch sie erkennt: „Du 

atmest, Samir (…) Aber du lebst nicht.“ (S. 323) Und sie rät ihm: „Du musst diese 

Reise machen, das wissen wir beide.“ (S.354) Erst danach wird eine Heirat 

möglich sein. 

Samirs Reise – etwa 2011 – durch den Libanon auf der Suche nach dem Vater füllt, wie 

oben schon gesagt, die jeweils anderen Kapitel in diesem Teil II des Buches. Die 

Ereignisfülle dieses Teils in Kürze nachzuvollziehen und eine entsprechende Wahl von 

Besprechungschwerpunkten ist schwierig. Ich versuche es so knapp wie möglich: 

-  Am Anfang steht Samirs Bekanntschaft mit Nabil, der sich ihm als Fahrer angeboten 

hat. Der liebenswert-humorvolle Schelm ist Liebhaber von Detektivstories, 

insbesondere Raymond Chandlers Detektiv Philip Marlowe hat’s ihm angetan (S.113). 

Später wird er dann allerdings Samir zu Sherlock Holmes und sich zu Watson 

erklären (S.328). Tatsächlich läuft auch Samirs Suche wie eine Art 

Detektivgeschichte ab, bei der eine überraschende Entdeckung die nächste ablöst. 

Man darf vermuten, dass der Autor durch die Thematisierung diesen spezifischen 

Spannungseffekt des Romans leicht ironisiert (Teil II, Kap.1). Ansonsten ist es Nabil, 

der Samir mit den Lebensbedingungen und den Partikularinteressen der vielen 

Volks- und Religionsgruppen im Lande vertraut macht (II,9). 

- Die erste Station führt zu den sagenumwobenen Zedern, nach denen sich Samir in 

Deutschland schon immer gesehnt hatte (II,3). Sie stehen für das, was dem Land 

fehlt: Beständigkeit und souveräne Ruhe. Man kann hier darauf verweisen, dass 

sie auch das Ende der Erzählung bilden (Epilog, S.441) und somit eine 

Rahmenfunktion erfüllen. 

- Es folgt die Suche nach der Großmutter in Zahlé, da Samir irrtümlich annimmt, die 

heimlichen Telefonate des Vaters hätten ihrem hinfälligen Zustand gegolten (II,5). 

Die Großmutter entpuppt sich als vital-herrische alte Dame, die nicht gut auf ihren 

Sohn zu sprechen ist. Samir erfährt, dass des Vaters wirklicher Name Brahim 

Bourguiba ist und dass er, sollte er zurückgekehrt sein, sich all die Jahre seit 1992 

nicht bei ihr gemeldet hat (II,7). 

- Von ihr wird Samir weiter an den Nachtclubbesitzer Sinan Aziz verwiesen, der mit 

dem Vater befreundet war (II,9). Aziz, wuchtig und mit höckriger Nase, hat sein Lokal 



8 
 

nach seinem Spitznamen „Rhino“(zeros) genannt. Samirs nächste Entdeckung: Er 

erkennt in Aziz das kartenspielende Nashorn aus den Abu-Youssef-Geschichten 

des Vaters wieder. Allmählich dämmert ihm, dass diese Geschichten reale 

personale Entsprechungen im Libanon besitzen (S.238 u. 239). Aziz erzählt 

Samir, dass sein Vater Günstling des ausbeuterischen Hotelmanagers im Carlton war, 

der durch Verbrennungen eine echsenhafte Haut am Hals hatte und mit Vornamen 

Ishaq hieß. So hieß in Brahims Gute-Nach-Geschichten der echsenhafte 

Oberbösewícht.  

- Mittels Aziz findet Samir schließlich auch Abu Youssefs besten Freund, das 

sprechende Dromedar, in der Gestalt des Buckligen Amir im Drusendorf Brih (II,13 

und 15). Laut Aziz sucht auch Amir Samirs Vater, um ihm zu vergeben. Doch der 

gütige Mann verrät nicht, worum es dabei geht (wir erfahren erst später, dass Brahim 

ihm eine Schuld zuschob, um sich und seine Geliebte retten zu können). Amir jedoch 

spricht nur gütig von Brahim und erzählt die Geschichte des Fotos, das den Vater 

als jungen Mann neben dem Forces-Libanaises-Chef Gemayel zeigt (S.288f – 

eigentlich sind es zwei, aus verschiedener Perspektive geschossen, auf einem ist 

erkennbar, dass Brahim offensichtlich einer jungen Frau zulächelt, S.423). Just 

dieses Foto, eigentlich ein propagandistischer Fake, war Auslöser eines Ehestreits, 

der dem Verschwinden des Vaters unmittelbar vorausging. Amir spricht auch von 

Brahims großer Liebe und dass er offensichtlich nach der Hochzeit mit ihr aus dem 

Bürgerkriegs-Libanon floh. Samir, der glaubt, dass damit der Kreis der Geschichte 

des Vaters geschlossen sei, ist bereit nun nach Hause zu fahren: 

„Auf einmal spüre ich, dass es gar nicht das Ziel meiner Reise ist, Vater zu 

finden. Ich soll mehr über ihn erfahren, Lücken schließen, ihn aus dem 

Verlies meiner Gedanken befreien.“ (S.300) 

- Samir und Nabil feiern nun ausgiebig die angebliche Lösung des Falles. Doch das hat 

eine tragische Wendung zur Folge: Nabil fährt betrunken nach Hause (was Samir 

hätte verhindern können) und stirbt bei einem Verkehrsunfall. Der von 

Selbstvorwürfen geplagte Samir besucht die trauernde Familie (II,17) und irrt danach 

durch den fremden Stadtteil, wo er nach einem Lokalbesuch von zwei Männern 

überfallen und niedergestochen wird (II,19 und 21); damit kehrt der Roman 

zum Prologtext zurück (S.361f) – ein weiterer Rahmen in der 

Romankonstruktion. 



9 
 

Es folgt Teil III des Buches mit der eigentlichen Auflösung des Rätsels um 

Brahim Bourguiba. 

Samir wird verletzt von Studenten geborgen und in eine Klinik gebracht. Er sieht die 

Genesung als zweite Chance, den Vater doch noch zu suchen. Ungewollt helfen ihm die 

Studenten, die annehmen, dass er einer Verwechslung zum Opfer fiel. Sie gehören 

einer Gruppe an, die durch heimliche Arbeit an einem groß angelegten 

polyperspektivischen Geschichtswerk die Versöhnung im noch immer zerrissenen 

Land voranbringen will – ein Vorhaben, das rivalisierende religiöse Gruppen 

sabotieren wollen. Kopf der Bewegung ist ein charismatischer junger Mann namens 

Youssef, zu dem Samir sich spontan hingezogen fühlt. Youssef ist die ersten Jahre 

vaterlos aufgewachsen. Dann, 1992, als die Mutter sterbenskrank war, kam der Vater 

vermeintlich aus syrischer Gefangenschaft zurück und übernahm die Erziehung des 

Jungen, rettete ihn gewissermaßen vor dem Verkommen. 

Samir begleitet Youssef, als der einen Teil des bisher erstellten Forschungsarchivs vor 

Zugriffen in ein abgelegenes Dorf in Sicherheit bringt. Dort trifft er auf Youssefs 

Vater – es ist Brahim! Im vertrauten Gespräch zwischen ihm und Samir (S.433ff) 

erfahren wir nun alles: Brahim liebte ein moslemisches Mädchen namens Layla, 

das er aber wegen der offen ausgebrochenen Feindschaft zwischen Christen und 

Moslems im Lande nicht heiraten konnte. Sich der gewalttätigen christlichen Falange 

einzugliedern, war ihm völlig unmöglich. Deshalb floh er mit der Frau, die die 

Großmutter für ihn ausgesucht hatte, deren Namen er zum Verwischen seiner Spuren 

annahm und die Samirs Mutter ist. Layla aber war schon von Brahim schwanger – 

Youssef ist sein Halbbruder. 

Damit erscheinen auch die Abu-Youssef-Geschichten, besonders die letzte, in 

neuem Licht: Brahim ist wirklich der Vater (arabisch Abu) von Youssef, die 

triumphale Rückkehr zu Frau und Kind nach Beirut und das grandiose Feuerwerk 

entpuppen sich aber als die extremste Form der Realitätsflucht des 

Geschichtenerzählers Brahim: In Wirklichkeit kehrte er aus Deutschland  zurück, als 

seine Layla bereits todkrank war. Und die Balkonszene mit Layla spielte sich vor seiner 

Flucht aus dem Libanon ab, beide blickten aber nicht in ein Jubelfeuerwerk, sondern 

in das aufleuchtende Artilleriefeuer, mit dem christliche Truppen aus Rache die 

Palästinenserdörfer Sabra und Shatila vernichteten. Soweit die ganze Geschichte. 



10 
 

Das Buch endet mit der Versöhnung zwischen Vater und Sohn und mit der 

Szene, in der Samir am Fuße der Zedern sitzt – jener Zeugen aller Geschehnisse, auf 

die hoffentlich eine bessere Zukunft folgen wird. Das große Geschichtsbuchprojekt 

seines Halbbruders aber ist ein Hoffnungsträger der Versöhnung des Landes 

insgesamt. Und Samir wird mit gefundenem Seelenfrieden zu Yasmin zurückkehren 

können. 

Spätestens nachdem man mit den Schülerinnen und Schülern die Stationen dieser 

detektivischen Spurensuche abgeschritten hat, stellt sich vermutlich die Frage der 

Wertung. Ich persönlich und auch einige Rezensionen im Netz sind der Auffassung, 

dass das facetten-, inhaltsreiche und spannend geschriebene Buch freilich auch einige 

Schwächen aufweist: So häufen sich spätestens im letzten Drittel des Buches 

Stellen, in denen der Stil ins Sentimental-Betuliche und leicht Kitschige 

abgleitet. Das gilt besonders für die Yasminpassagen. Sobald er ihr wiederbegegnet, 

heißt es: „Ein Leuchten ging von ihr aus, das warm und einzigartig war. (…) 

Sechsundzwanzig Jahre alt, ein Traumbild, mehr als ich ertragen konnte.“ (S.304). 

Yasmin spricht seinen Namen aus mit einer „Zärtlichkeit“, die „unendlich weht(tut) 

und unendlich gut (ist)“ (S.305) Ihre Augenlider zittern, er „erstick(t) beinahe“ vor 

Gefühligkeit und: „Nach Jahren der Erschöpfung, der Ziellosigkeit spülte mich eine 

Welle ans Ufer“ (S.305). Auf S.314 sind „Yasmins Augen ein See aus Erwartung“. Die 

Beispielliste ließe sich erweitern. 

Demgegenüber stehen Passagen, die einen auffälligen Sachbuchcharakter 

haben. Das ist meist der Fall, wo Informationen über das vom Bürgerkrieg gepeinigte 

Land geboten werden (etwa S.259ff, 293f oder 297 oberes Drittel). Die Passagen 

verraten immerhin, wie wichtig es dem Autor ist, seinen Lesern diese Informationen 

zu vermitteln (das bekräftigt auch die nachgestellte Zeittafel im Buch). Zwangloser 

geschieht das in den immer wieder eingestreuten Auszügen aus Brahims Tagebuch, 

das Yasmins Vater Hakim Samir vor der Abreise gegeben hat und in dem Privates und 

politisches Großgeschehen verknüpft sind.  

Dies ist übrigens ein Aspekt, der keiner kritischen Wertung bedarf. Möglicherweise 

wird von Seiten der jungen Leute, die das Buch lesen, auch eingewandt werden, dass 

hier viel Aufwand für eine private Liebesgeschichte getrieben werde. Aber die Liebe 

zu Layla und die tragische Familiengeschichte Brahims demonstrieren 



11 
 

gerade, wie der Riss, der das Land durchzieht, mitten durch die engen 

menschlichen Beziehungen verläuft. 

Im Großteil III entfernt sich der Stil wieder von gelegentlicher Abstraktheit und 

Kitschtendenzen und die Handlung nimmt noch einmal deutlich Fahrt auf. Hier hat 

freilich das zufällige Kennenlernen des Habbruders, der ihn wiederum 

ungewollt zum verschollenen Vater führt, ein bisschen etwas 

Konstruiertes. 

Alles in allem, meine ich aber, trüben diese Aspekte nicht wirklich den Gesamteindruck 

eines lesenswerten und dabei auch informativen Buches. 

 

Dieser Text ist im Rahmen des Euregio-Schüler-Literaturpreises (Edition 2021) entstanden. 

Autor: Dirk Walter 

 


