
- 1    -  

 

Das Land der Anderen von Leïla Slimani 

Seitenverweise: Luchterhand 2021 

 

Der folgende Text stammt aus der Feder von Dirk Walter, ehemaliger Deutschlehrer, 

Landesfachberater und Landesfachvorsitzender im Saarland. 2019 hat er erstmals einen 

Podcast zu einem der nominierten Bücher des Euregio-Schüler-Literaturpreises verfasst. 

Aufgrund der durchweg positiven Rückmeldungen nimmt er seitdem alle sechs nominierten 

Romane unter die Lupe und gibt im Folgenden Ideen und Anregungen für die 

Buchbesprechungen mit den Schülerinnen und Schülern. 

 

Liebe Kolleginnen und Kollegen, 

 

wie im letzten Jahr möchte ich Ihnen auch diesmal per Podcast ein paar Anregungen 

geben zu den für den Euregio-Schüler-Literaturpreis nominierten Büchern. Dabei gilt wie 

bisher: Ich begegne jedem der Romane nicht nur analysierend-interpretierend und mit 

didaktischen Überlegungen, sondern auch als Leser, der seine eigene wertende Meinung 

zu einem Buch hat. Dass diese von Ihnen und Ihren Schülern nicht geteilt werden muss, 

versteht sich von selbst. Beweis: im letzten Jahr etwa hatte ich einen anderen 

Preisfavoriten.   

Beginnen wir mit Leϊla Slimani: Das Land der Anderen. Ein Familienroman, dem, 

wie es heißt, entsprechend den Generationen zwei weitere Teile folgen sollen. In diesem 

ersten Band stehen die Großeltern im Mittelpunkt – mütterlicherseits, denn die 

Geschichte orientiert sich an der eigenen Familie der Autorin. 

Es geht um Mathilde, die junge Elsässerin, die sich in den zwar einen Kopf kleineren, 

aber attraktiven Araber Amine Belhaj verliebt hat, der im Zweiten Weltkrieg für 

Frankreich kämpfte und 1944 als Offizier nahe Mülhausen stationiert war. Sie heiratet ihn 

1945, wogegen übrigens ihr Vater nichts einzuwenden hat, und folgt ihm, von 

Abenteuerlust und allerhand Klischeevorstellungen beseelt, nach Marokko, wo Amine ein 

geerbtes Landstück zum Musterbetrieb aufbauen will. Die damit verbundenen 

Schwierigkeiten, Ernüchterungen und Leiden beider, später auch ihrer Tochter Aϊcha, 

bilden die zentrale Handlung dieser Saga, die im ersten Band den Zeitraum bis 1955 

umfasst. Vor dem spezifischen historischen Hintergrund ist das Personentableau 

episch breit angelegt. Dazu gleich mehr. 



- 2    -  

 

An den Anfang der Betrachtung kann man die Persönlichkeitsmerkmale, die Entwicklung 

und den Schicksalsweg der drei Hauptpersonen stellen. Man wird dabei zu reden haben 

von Amines und Mathildes Zerrissenheit zwischen Moderne und Tradition, ihren 

Erniedrigungserlebnissen und Wutausbrüchen, ihrem Fleiß, ihren Träumen, ihren 

Fluchtbedürfnissen, ihren Niederlagen. Wobei wohl die größte Niederlage auf Seiten 

Mathildes liegt. Man wird sich auch den Ängsten, Qualen und Sehnsüchten des so 

besonderen Kindes Aϊcha zuwenden, seiner Entwicklung bis zu seinen hasserfüllten 

Gedanken, mit denen der Roman abschließt. Ich will an dieser Stelle zu all dem keine 

umfangreiche Detailanalyse bieten, verweise allerdings als pars pro toto auf einen 

Audiobeitrag der SR-Mediathek, der m.E. die entsprechende Komplexität recht gut 

wiedergibt. Ich gebe dazu die Web-Adresse in der Textfassung.  (https://www.sr-

mediathek.de/index.php?seite=7&id=103593 ) Übrigens ergänzt noch der kleine 

Sohn Selim als Nebenfigur das Trio der Familie Belhaj. 

 

Um sie herum gruppiert sich ein reiches Fresko an weiteren Personen, das man im 

zweiten Schritt betrachten könnte. Man kann das mit den Schülerinnen und Schülern 

arbeitsteilig durchführen und dazu unterstützend Hinweise geben, in welchen Kapiteln 

die jeweilige Romanfigur näher charakterisiert wird. (Seitenangaben dazu in der 

Textfassung dieses Podcast).  

Man kann natürlich auch den umgekehrten Weg erst über diese Figuren wählen. 

Ihre Handlungsstränge sind ja bereits vielfach mit denen der Familie Belhaj verknüpft und 

offenbaren somit bereits vieles von deren Erlebnissen und Erfahrungen. 

 

- Da haben wir einmal Mouilala, Amines Mutter (Großkapitel I, S. 23, 27, 30ff / III, 

S.113-115, 122f / V, S. 214-216, 219ff / VII, S. 271f, 294-298), 

- dann Omar, ihren zweiten Sohn (I, S. 24 / III, S.121 / V, S. 215-221 / VI, S. 267f / VIII, 

S. 341-351) – es gibt noch einen dritten, offensichtlich geistig behinderten Jungen, 

von dem aber wenig die Rede ist, 

- und Selma, die schöne jüngere Schwester (III, S. 116-126 / VII, S. 280-285, 290-293, 

298f / VIII, S. 314-316, 318, 334, 335-338, 340); 

- da sind Dragan Palosi, der ungarisch-jüdische Arzt (IV, 153-163 / V, S. 191-195 / 

VI, S. 262f / VII, S. 303 / VIII, S. 348-353 / IX, S. 363f, 367), 

- und Corinne, seine Frau (IV, S. 158-163, 177-181 / VI, S. 262); 

https://www.sr-mediathek.de/index.php?seite=7&id=103593
https://www.sr-mediathek.de/index.php?seite=7&id=103593


- 3    -  

 

- auf der anderen Seite haben wir Mourad, Amines ehemaligen Adjutanten (VI, S. 247-

262, 267f / VII, S. 305f, 308-310 / VIII, S. 337-340), 

- dann Tamo, das Hausmädchen (I, S. 39 / II, S. 58f / III, S. 109f / IV, S. 144-146 / VI, 

S. 265f), 

- Tamos Mutter Ito und ihren Mann Ba Miloud mit 7 Töchtern (I, S. 39 / III, S. 102-

106),  

- eine davon ist Rabia, zeitweilige Spielgefährtin Aϊchas (III, S. 105-109); 

- die Nonne Marie-Solange, Aϊchas wichtigste Lehrerin (II, S. 80f / IV, S. 138-141), 

- die aufmüpfige Mitschülerin Monette, Aϊchas einzige Schulfreundin (V, S. 211-

213); 

- des Weiteren haben wir Roger Mariani, einen französischen Siedler und Nachbarn 

der Belhajs (I, S. 50-53 / V, S. 189-191 / VII, S. 303f)), 

- die Witwe Mercier, ebenfalls landbesitzende Nachbarin, und ihren Hausdiener 

Driss (IV, S. 149-152), 

- sowie Mlle Fabre, eine weitere Vertreterin der Franzosen in Marokko, die sich um 

Selma kümmert (VII, S. 285-293), 

- und da ist auch noch der namentlich nicht benannte Arzt (IV, S. 145-148), den Amine 

bei einem Malariaanfall Mathildes zu Hilfe ruft.  

 

Habe ich alle der Nebenfiguren erfasst? Nein wohl noch nicht. Man könnte auch den 

Fotografen Mehki (VIII, S. 313-318) erwähnen, der die junge Selma und ihren 

französischen Pilotenfreund fotografiert, und den Ladenbesitzer Lucien (VIII, S. 317f, S. 

320-322), der das Foto im Schaufenster ausstellt, was eine familiäre Katastrophe auslöst. 

Das für den Roman Entscheidende: Slimani widmet sich, wenn auch mit 

unterschiedlichem Umfang, jeder Figur, und jede ist auf ihre Weise interessant. Die 

Autorin tut das quasi allwissend, indem sie uns nicht nur an Lebensweise und 

Problemen, sondern auch den Gedanken dieser Menschen teilnehmen lässt. Der 

Perspektivwechsel macht die Gesamtsituation im Kolonial-Marokko zwischen 

1945 und 1955 vorstellbarer.  

 

Diese Vielstimmigkeit (so nennt es eine Rezension) lässt uns natürlich fragen: Wo steht 

die Autorin? Ganz sicher auf Seiten der an Unterdrückung leidenden Frauen, inklusive 

der selbstbewussten, jedoch letztlich bis zum islamischen Glaubensschwur 



- 4    -  

 

kapitulierenden Mathilde (S. 333), was dem Roman einen feministischen Einschlag gibt. 

Aber dennoch „verstehen“ wir sehr viel mehr bezüglich der Denkweisen und Sehnsüchte 

der unterschiedlichsten Menschen in diesem Land in dieser Zeit (wobei verstehen nicht 

billigen heißt). Slimani folgt nicht einer politischen Agenda, so dass wir auch nicht in den 

Bann einer Schwarz-Weißmalerei geraten. Bei aller kritischen Darstellung der Franzosen 

schlägt sie sich nicht einfach auf die Seite der indigenen Nationalisten. Sind diese doch 

(siehe den fanatisierten Omar) zugleich jene, die mit ihrer Befreiung die männliche 

Vorherrschaft und die Unterdrückung der Frauen zementieren werden.  

In einem Interview zu einem ihrer früheren Romane hat sich die Autorin bereits über 

ihr Eintauchen in die verschiedensten Denkweisen folgendermaßen geäußert: „Wir 

kennen einander nicht. Und ich denke, wir bleiben einander ein Mysterium. Und als 

Autorin akzeptiere ich das.“ („We do not know each other. And I think, that we stay am 

mystery to one another. And as a writer I accept that.“ https://youtu.be/oqkfYoutVbA) 

Wie dieser Roman überhaupt einem aktuellen literarischen Mainstreamthema eine 

völlig andere Wendung gibt. Mit Mathildes Umzug nach Marokko haben wir 

gewissermaßen eine Umkehrung der heutigen Migrationsthematik. Man kann diese 

Besonderheit mit den Schülern, etwa bei der Frage nach dem Hauptthema, 

herausarbeiten. 

 

Daran anknüpfend lässt sich die immer ergiebige Frage nach dem Titel stellen: Wer sind 

die Anderen“? Logischerweise wird man zunächst an die einheimische Bevölkerung 

Marokkos denken und dessen geographische Andersartigkeit gegenüber dem Elsass. In 

diesem Marokko, in dem sie eine Fremde ist, muss sich Mathilde nun zurechtfinden. Aber 

in diesem Land leben ja auch Franzosen, die die koloniale Hegemonie vertreten, 

insbesondere Siedler, denen die besten Böden zugesprochen wurden (S. 13). Aus Sicht 

vieler Einheimischer ist das ein von diesen Anderen unrechtmäßig besetztes Land. Und 

für Mathilde sind auch die Franzosen, insbesondere die Mütter von Aϊchas 

Mitschülerinnen, die Anderen, da sie sich hämisch von der Frau distanzieren, die einen 

Einheimischen geheiratet hat (z.B. S. 64f). Andererseits ist bzw. war für Amine das Elsass 

das Land der Anderen. Wenngleich dieser Aspekt im Roman eher untergeordnet ist, so 

bleibt dieser Amine für seine elsässische Frau doch auch ein Fremder, genauer: er 

entwickelt sich im Laufe der Zeit, quasi nur noch für seinen Hof arbeitend, für Mathilde 

zum Fremden, zu einem, der ihr auch bisweilen eine Ohrfeige verpasst (S. 43 u. 44) und, 



- 5    -  

 

als sich die Verhältnisse um Selma zuspitzen, ihr als Mitwisserin sogar das Nasenbein 

bricht, ja schließlich seine ganze Familie zu erschießen droht (S. 324ff). Mit solchem 

Rückgriff auf extrem patriarchalische Verhältnisse sind die Anderen auch die Männer in 

diesem Land. 

 

All dies trägt dazu bei, dass über dem Roman so etwas wie eine dunkle Wolke schwebt, 

dass Ereignisse und Erlebnisse sich nahezu gesetzmäßig ins Negative zu wenden 

scheinen. Man kann dies an Mathildes Lebensweg beispielhaft nachvollziehen, von der 

hoffnungsvollen Ankunft über die ersten ernüchternden Erlebnisse bis hin zur 

Unterwerfung unter das harte Regime ihres Mannes, auch wenn sie sich lange 

aufzulehnen versucht. Es gilt ebenso für Aϊchas Erlebnisse in der Schule; sie bleibt eine 

ungeliebte Außenseiterin, selbst als sie als besonders begabt eine Klasse überspringen 

darf (S. 242). Amines Unternehmungen sind immer wieder von Misserfolgen getrübt, 

beispielhaft sein Umstieg auf Rinderwirtschaft, bei dem er einem Betrüger zum Opfer fällt 

(S. 90-97). Wir können auch Selma nehmen, die nach stürmischer Verliebtheit als 

Verlassene, mit einem unehelichen Kind schwanger, mit Mourad zwangsverheiratet wird 

(S. 334).  

Das negativistische Prinzip gilt zudem für kleinere Episoden, etwa das scheinbar 

harmlose Herumstromern mit Rabia, das in einer schweren Verletzung endet (S. 106-

109), oder den schönen Strandtag, der in Amines Wut und Missgelauntheit mündet (S. 

369). Mathildes Teilnahme an Amines Männerabend wird wegen ihres übermütigen 

Verhaltens mit einer Ohrfeige abgeschlossen (S. 44). Und das Weihnachtsfest, für das 

Amine Mathilde und den Kindern zuliebe gar einen Baum stiehlt und den 

Weihnachtsmann spielt, endet in Mathildes hysterischer Wut, dass ihr Mann ihr nur ein 

paar kitschige Pantoffeln schenkt (S. 133f). Solche Beispiele ließen sich noch erweitern. 

Bei Aϊcha hat vieles davon zu einer angstbesetzten Grundunsicherheit geführt. Eine ihrer 

Aussagen kann deshalb verallgemeinert werden: „Am Ende geht sowieso immer alles 

schief“ (S. 299). (Ein Hinweis zum Methodischen: Man könnte dieses Zitat vorgeben und 

die Schüler die Beispiele selbst finden bzw. nennen lassen). 

 

Unter dieser pessimistischen Prämisse drängt sich die Frage förmlich auf: Kann ein 

harmonisches Zusammenleben zwischen so unterschiedlichen Kulturen und 

Interesselagen überhaupt gelingen? Begreift man den „Zitrangenbaum“ als Sinnbild für 



- 6    -  

 

den Versuch, Unterschiedliches zusammenzubringen (so wie beispielsweise Amine und 

Mathilde), dann bleibt wenig Hoffnung. Amine hatte einst zur Aufheiterung seiner Tochter 

einen Zitronenzweig auf einen Orangenbaum gepropft (S. 79), aber gegen Ende des 

Romans kommt er zur niederschmetternden Ansicht… 

 

„…dass die Früchte (…) ungenießbar waren. Ihr Fleisch war trocken, und ihr 

bitterer Geschmack trieb einem die Tränen in die Augen. Er überlegte, dass in der 

Welt der Menschen dasselbe galt wie in der Botanik. Am Ende würde eine Art 

dominieren, die Orange würde eines Tages die Zitrone verdrängen oder 

umgekehrt, und der Baum würde wieder essbare Früchte tragen“ (S. 371). 

 

Es ist dieses Denken, das noch radikaler in der Sicht des Malaria-Arztes zum Ausdruck 

kommt, wenn er in Mischlingen wie Aϊcha das Ende der Welt nahen sieht (s.o.), ein 

Denken, das keine Basis für eine Entwicklung zum Besseren bietet. 

Trifft demnach Aϊcha ihre Entscheidung für eine der beiden „Früchte“, wenn sie 

angesichts der brennenden Häuser der Franzosen denkt: „Sollen sie doch brennen. (…) 

Sollen sie verschwinden. Sollen sie krepieren.“ (S. 379)? Das sind die Schlusssätze dieses 

Romans, aber wir dürfen nicht vergessen, dass sie Reaktion auf Demütigungen sind, die 

das Mädchen durch die Mütter und Töchter dieser Franzosen in der Schule erfahren hat, 

und wir dürfen immerhin hoffen, dass Aϊchas Entwicklung im Folgeband eine positivere 

Wendung nehmen wird. Doch der Folgeband ist noch nicht erschienen. 

 

Deshalb fragt sich: Lähmt uns dieser Pessimismus, der die Darstellung zu 

grundieren scheint? Immerhin wird man das bei der Jury unserer jugendlichen 

Leserschaft als eine mögliche Reaktion einkalkulieren müssen. Das Mathilde öfter 

entgegen gehaltene „So ist das hier“ (S. 19) mag auch auf uns Leser niederdrückend 

wirken. Das ist freilich nicht unbedingt ein Kriterium mangelnder literarischer Qualität; 

bedenken wir nur, dass der weltberühmte Familienroman „Buddenbrooks“ ganz im 

Zeichen eines generationsweisen Niedergangs steht. 

Und natürlich ist es auch eine Frage, wie die Handlung gestalterisch-poetisch 

umgesetzt ist. Unter aller Berücksichtigung, dass hier eine Übersetzung aus dem 

Französischen vorliegt, wird man doch sagen dürfen, dass Slimani einen unkomplizierten, 

flüssig lesbaren Stil schreibt. Das mag manchem zu glatt erscheinen, manche mögen sich 



- 7    -  

 

an dem Mangel an symbolischer Tiefenstruktur stoßen (sehen wir einmal von Motiven 

wie dem „Zitrangenbaum“ oder Aϊchas störrischem Haar ab). Aber man trifft doch immer 

wieder auf besonders anschauliche, einprägsame Passagen, von denen ich 

stellvertretend nur die Beschreibung der Nonne Marie-Solange nennen will (S. 138). Und 

auf sprachliche Bilder, die schlagartig etwas sehr eindrucksvoll veranschaulichen. 

Etwa bei Aϊchas Angst um das Leben ihrer Mutter: „Sie lief ziellos durch das Haus wie eine 

Fliege unter einem Glas“ (S. 149). Über Mourad heißt es: „Amine hatte Mitleid mit seinem 

Adjutanten, der in seiner Vergangenheit gefangen war wie diese auf ewig im Bernstein 

erstarrten Insekten“ (S. 262). Über Selmas Existenz vor der Katastrophe wird gesagt: „Sie 

lebte wie eine Seiltänzerin in dem Bewusstsein, dass diese Freiheit nur eine Zeit währen 

würde (…)“ (S. 281). Und: „Meknès erschien ihr so klein wie ein zu enges Kleidungsstück, 

in dem man erstickt und von dem man bei jeder Bewegung fürchtet, es müsse zerreißen“ 

(S. 285). Nun gut, ich hätte der Logik halber bei letzterem Zitat lieber ein „oder“ statt des 

„und“ gesehen, denn was einen erstickt, zerreißt nicht so leicht.  

 

Mit dieser Beobachtung sind wir auch bei gewissen Schwächen des Romans angelangt, 

die ihm aus meiner Sicht einen Platz ganz oben in den literarischen Rängen verwehren.  

Zunächst: Bisweilen gehen Motiv- oder Erzählstränge irgendwie verloren oder 

werden nur höchst flüchtig aufgegriffen. Ein paar Beispiele:  

- Der Nachbar Mariani will Amine zu einem Traktor verhelfen (S. 53), aber ob und 

wie, wird nicht erzählt.  

- Dragan will mit Amine eine Orangenplantage gründen (S. 154f). Ob das geschieht, 

wir erfahren es nicht. Später im Text ist immer noch davon die Rede, dass Dragan 

im nächsten Frühjahr Orangen zu exportieren gedenkt. Welche Rolle Amines 

Land dabei spielt, bleibt unklar (S. 266). 

- Mathilde fragt misstrauisch und in der Tat logisch, warum Dragan das Projekt mit 

Amine und nicht mit dem erfolgreichen Mariani unternehmen will (S. 156). Die 

Antwort wird auch im späteren Verlauf nicht gegeben. (Wir können vage 

vermuten, dass der Außenseiter Dragan sich nicht mit den Etablierten verbünden 

möchte.) 

- Mathilde nimmt sich der schwer verletzten Rabia an (S. 108f). Deren Genesung wird 

nicht mehr erzählt. Später wird beiläufig gesagt, dass Mathilde seit der 

Behandlung Rabias als Heilerin gilt (S. 185).  



- 8    -  

 

Alles in allem hat man das Gefühl, dass der Autorin in diesen Fällen an erzählerischer 

Ausgestaltung nicht gelegen war. Das ginge an, wären diese Teilthemen und Motive 

bei ihrer Ersterwähnung nicht Spannungsträger, die eine gewisse 

Erwartungshaltung erzeugen. 

 

Auch im Psychologischen wirkt manches überzogen:  

Mathildes Sexualphantasien, von der Autorin als „Finsternis, die ihr gehörte“ 

bezeichnet, (S. 331), wirken auf mich reichlich überdreht: Bei Bombenangriffen 

verkriecht sie sich nicht im Keller, sondern steigt ins obere Stockwerk und befriedigt sich 

dort selbst, verbunden mit Vorstellungen von Soldaten, die sich massenhaft über sie 

hermachen (S. 17f). Und nachdem Amine sie verprügelt und ihr das Nasenbein gebrochen 

hat, gibt sie sich ihm, nach einer Zeit des Schweigens, an allen möglichen Orten hin. Sie 

wirkt wie eine neurotisch gestörte Person, die in Bedrohungslagen Extremsex als 

Beruhigungsmittel braucht (vgl. auch S. 174). Vielleicht hat Slimani diese Frau so 

entworfen, damit wir uns nicht allzu widerstandslos identifizieren, aber es liegt darin 

doch auch ein spekulativer Blick aufs Deftige. Und wenn wir etwa zusätzlich lesen „Sie 

schleuderte ihm (Amine, DW) ihre weibliche Begierde und Schönheit ins Gesicht …“ (S. 

331), kommen wir nicht umhin zu fragen: Welche Schönheit bei einer zerschlagenen Frau 

mit „Boxernase“ bzw. „Visage eines räudigen Köters“ (S. 327)?  

Sodann: Aϊchas Gedankengänge muten bisweilen absolut nicht kindgemäß 

an, selbst wenn wir ihre besondere schulische Begabung in Rechnung stellen. So überlegt 

sie: „Hatten alle, die die Felder ihres Vaters bestellten, also gar kein richtiges Leben? 

Zählte das denn nicht, wie sie sangen und Aϊcha freundlich zu ihrem Picknick im Schatten 

der Olivenbäume einluden? Ein halbes Brot, am Morgen frisch auf dem canoun gebacken, 

vor dem die Frauen stundenlang saßen und schwarzen Rauch einatmeten, der sie 

schließlich umbrachte“ (S. 61f, Hervorhebung DW). Bei einem ihrer Streifzüge durch das 

Farmgelände erfahren wir: „Sie hätte gern die Erde befragt, sie gebeten, ihr von allem zu 

berichten, was sie gesehen hatte, von den anderen, die hier vor ihr gelebt hatten …“ (S. 

361). Und ob eine Achtjährige schon die Vokabel „krepieren“ zur Verfügung hat (das letzte 

Wort im Roman), mag auch dahin gestellt bleiben. 

 

Ein kleiner handwerklicher Fehler sei zuletzt noch erwähnt: Die Angabe von Mathildes 

Geburtsjahr 1925 (S. 197) passt nicht zu der Aussage, dass sie am 2. Mai 1939 dreizehn 



- 9    -  

 

wurde (S. 117). Eine solche kritische Auflistung wirkt gewichtig. Doch wie stark 

beeinträchtigen diese Schwächen die Qualität des Romans? Die Antwort kann nur eine 

subjektive sein. Für mich bleibt „Das Land der Anderen“ trotzdem ein sehr lesenswertes 

Buch, das viele beeindruckende Einblicke in eine fremde Welt bietet, eine Welt, die trotz 

des historischen Abstands im Zeitalter von Migration und Globalisierung vielleicht gar 

nicht so fremd und fern ist.  

 

 

Dieser Text ist im Rahmen des Euregio-Schüler-Literaturpreises (Edition 2022) entstanden. 

Autor: Dirk Walter 


